
A CIÊNCIA QUE QUEREMOS 

E A MERCANTILIZAÇÃO DA UNIVERSIDADE 

 

 

Marcos Barbosa de Oliveira 

Universidade de São Paulo 
 
 
Publicado em I. Loureiro e M. C. S. Del-Masso, Tempos de greve na universidade pública (Marília, 
Unesp Marília Publicações, 2002, pp.17-41). 

- I - 
 

Durante a greve do ano passado, e nos eventos que vieram em sua esteira, usou-
se bastante a expressão “a Universidade que queremos” – por exemplo no título dado ao 
debate entre Bresser Pereira e Marilena Chauí realizado em setembro: ‘Que 
Universidade queremos: crítica ou produtivista?’1. Talvez a parte mais importante de 
seu conteúdo seja o que ela pressupõe, a saber, a existência de uma comunidade, de um 
nós que temos certa concepção do que deva ser a Universidade, que achamos que a 
Universidade que temos não é a que queremos, e estamos dispostos a lutar para que a 
distância entre o real e o ideal inverta sua tendência, que em vez de aumentar, passe a 
diminuir. As considerações que tenho a apresentar partem desta pressuposição, elas se 
dirigem primordialmente àqueles já empenhados na tentativa de salvamento da 
Universidade pública de sua destruição pela reforma neoliberal em curso. 

Entre as funções tradicionalmente atribuídas à Universidade, a principal – ou 
pelo menos a mais característica, mais exclusiva – é a pesquisa científica. ‘Que 
Universidade queremos?’ remete assim imediatamente a ‘que ciência queremos?’. Meu 
objetivo aqui será o de, na primeira parte, sugerir algumas diretrizes para uma reflexão 
sobre esta pergunta; na segunda, examinar as implicações desta reflexão para o processo 
de mercantilização da Universidade. 

Vou tomar como ponto de partida uma perspectiva centrada nas relações entre as 
ciências naturais e as humanidades, a qual envolve um questionamento da própria 
expressão ‘pesquisa científica’ para designar a função principal da Universidade. Está 
claro que ‘pesquisa científica’ só seria satisfatória para isso se seu sentido fosse muito 
ampliado. Existem áreas na Universidade em que a parte das atividades dos professores 
correspondentes àquelas desenvolvidas nas áreas de ciências naturais, e aí propriamente 
chamadas de ‘pesquisa científica’, não são na verdade deste tipo. Seria possível tratar de 
outras, por exemplo, no domínio das artes, mas para facilitar a exposição vou me 
concentrar na filosofia. Do ponto de vista relevante no presente contexto, a filosofia se 
define em parte em oposição à ciência, não como uma das ciências. Evidentemente esta 

                                                 
1. Uma transcrição deste debate – sobre o qual farei alguns comentários na parte final desta exposição – 

foi publicada na Revista da ADUSP, no 21, dezembro de 2000. 



 2 

já é uma questão filosófica, sobre a qual – como sói acontecer na filosofia – não há 
unanimidade entre os próprios filósofos. Mas pode-se dizer que, se os departamentos de 
filosofia só aceitassem em seu corpo docente professores que subscrevessem a tese de 
que a filosofia é uma ciência, ficariam praticamente desertos. O que os professores de 
filosofia fazem então, além das atividades docentes, de extensão, e de prestação de 
serviços à comunidade, não é pesquisa científica. Aliás, não é nem pesquisa; um termo 
bem mais adequado para designá-la seria reflexão. 

Este abuso do termo ‘pesquisa científica’ não se restringe à Universidade, sendo 
comum a todas as instituições relacionadas às investigações teóricas, particularmente as 
agências de fomento. Isto se revela já no nome: a FAPESP é a Fundação de Amparo à 
Pesquisa, o CNPq antigamente era o Conselho Nacional de Pesquisa, depois virou 
Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico. Além do mais, no 
quadro taxonômico das áreas do conhecimento adotado por ambas as instituições, a 
filosofia, identificada pelo código 7.01.00.00-4, figura como uma entre outras seis 
ciências humanas – entre as quais, curiosamente, a teologia. (Mesmo que aceitem a 
classificação de seu mister como ciência, creio que os teólogos prefeririam tê-la como 
uma ciência divina, não humana.) É interessante observar que, deste ponto de vista, a 
Universidade não vai tão longe. A unidade do câmpus da UNESP em Marília, p. ex., é a 
Faculdade de Filosofia e Ciências. Se a filosofia fosse uma ciência humana, seria uma 
ciência, e assim o nome Filosofia e Ciências incidiria na falta lógica elementar de 
adicionar a parte e o todo. Consideração análoga vale para a Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas da USP. 

Uma resposta previsível a estas constatações consistiria em dizer que o que está 
em jogo, afinal de contas, são apenas rótulos e conveniências administrativas, nada de 
realmente importante. A escolha destes rótulos e desta taxonomia, em vez de outros, 
não pode entretanto ser explicada por conveniências administrativas. Não é necessária 
muita perspicácia para perceber que ela decorre de uma determinada concepção sobre a 
ciência e suas relações com os outros domínios da investigação teórica, a concepção 
ortodoxa dominante nos últimos tempos, que se desenvolveu historicamente na 
modernidade. Chamar a filosofia e as demais humanidades de ciência, designar todas as 
atividades investigativas da Universidade como pesquisa científica reflete o viés 
naturalista da concepção ortodoxa, a tese de que as ciências naturais constituem a forma 
paradigmática de conhecimento, modelo e padrão de avaliação para todas as outras. 

O impacto do viés naturalista tem sido muito intenso nos últimos tempos, sendo 
percebido – especialmente nos programas de pós-graduação no domínio das 
humanidades – como uma forma de imperialismo das ciências naturais. Este se 
manifesta no grande número de normas e regulamentos promulgados pelas agências de 
fomento, bem como pelas esferas centrais da Universidade, inspirados na realidade das 
ciências naturais, mas de aplicação universal, ignorando o que há de diverso nas 
humanidades. Vejamos alguns exemplos, começando por um relativamente trivial. A 
divisão em itens imposta para a apresentação de projetos muitas vezes constitui 
verdadeiro leito de Procusto em que o filósofo tem que acomodar sua proposta. Será que 
o sentido da especificação da metodologia num projeto filosófico – se é que há algum – 



 3 

pode ser o mesmo que em projetos no domínio das ciências naturais? E o peso que se dá 
à publicação em periódicos internacionais (na verdade, estrangeiros) nas avaliações de 
produtividade – será razoável que seja o mesmo, tanto, digamos, para a área de 
Educação como para a de Física ou Química? Mas talvez o caso mais grave seja o dos 
prazos para a realização de mestrados e doutorados, reduzidos autoritariamente sem 
nenhuma consideração das especificidades de cada domínio. 

Está claro que uma discussão sobre tais especificidades pode ser conduzida num 
plano de profundidade filosófica tal que seria muito difícil chegar a consensos que 
pudessem servir de diretriz para a adoção de medidas concretas.2 Acredito entretanto 
que o debate é imprescindível, e que há um nível de constatações empíricas o suficiente 
para permitir o estabelecimento de tais consensos. Um possível ponto de partida é a 
análise feita por Kuhn das diferenças nas práticas de pesquisa e de formação de 
pesquisadores nas ciências naturais, cada uma com seu paradigma, e nas humanidades, 
com sua característica proliferação de escolas e tendências.3 

Porém o aspecto mais importante da concepção ortodoxa é o que diz respeito às 
ciências naturais em sua relação não com as humanidades, mas com a tecnologia. Ao 
longo da história, as ciências naturais e a tecnologia interagiram de várias formas. Nas 
últimas décadas, esta interação se acentuou, gerando uma fusão entre os dois domínios, 
sinalizada pela freqüência com que os dois termos aparecem associados em nomes de 
ministérios, secretarias etc., bem com pelo uso, cada vez mais comum, da sigla ‘C&T’, 
e do neologismo ‘tecnociência’4. De ‘que ciência queremos?’, a pergunta a ser 
considerada passa assim a ‘que tecnociência queremos?’. E como primeiro passo para a 
discussão convém fazer um rápido retrospecto do desenvolvimento histórico da 
concepção ortodoxa – também não mais apenas da ciência, mas da tecnociência. 

Seus primórdios coincidem com os da filosofia moderna, com Bacon e 
Descartes. Já contando com os sucessos conquistados no intervalo, especialmente as 
contribuições de Newton, os iluministas avançam na sua articulação e fortalecimento. O 
que se cristaliza na época é uma visão evolucionista, em que a ciência e a tecnologia 
constituem as principais alavancas do progresso. A ciência se encarrega de desvendar os 
segredos da natureza, livrando os homens das superstições e mistificações religiosas, 
enquanto sua aplicação prática, a tecnologia, permitindo uma dominação cada vez maior 
da natureza, torna muito mais eficiente a produção da vida material. Nos séculos XIX e 
XX, esta visão “progressista” e tecnocientificista se consolida, para o que muito 

                                                 
2. Algo que não pode deixar de ser levado em conta é o fato de que a tese naturalista foi e continua sendo 

adotada por muitas linhas teóricas no domínio das humanidades. A própria utilização das expressões 

‘ciências humanas’, ‘ciência política’, ‘ciência cognitiva’ e outras já é um reflexo disto. Para uma crítica 

do naturalismo na ciência cognitiva, v. M. B. de Oliveira, Da ciência cognitiva à dialética (São Paulo, 

Discurso Editorial, 1999). 

3. Cf. Kuhn, ‘A função do dogma na investigação científica’, especialmente pp.56-9 (in J.D. de Deus 

(org.), A crítica da ciência: sociologia e ideologia da ciência, Rio de Janeiro, Zahar, 1979). 

4. A autoria do termo é reivindicada por B. Latour, que diz tê-lo criado “para evitar a repetição 

interminável de ‘ciência e tecnologia’ ” (Ciência em ação, São Paulo, Editora UNESP, 1987), p.53. 



 4 

contribuiu, no plano filosófico, a tradição positivista. Nos países periféricos como o 
nosso, a partir de meados do século XX, a concepção ortodoxa passa a integrar o ideário 
desenvolvimentista, que vê os problemas sociais como manifestação de 
subdesenvolvimento, mede o atraso em termos das diferenças com os países centrais, e 
inclui a promoção da ciência e da tecnologia entre os fatores imprescindíveis para a 
superação deste atraso. Para os desenvolvimentistas, a diretriz para o projeto nacional de 
ciência e tecnologia fica automaticamente dada: trata-se de fazer com que sua prática no 
país se aproxime tanto quanto possível do modelo dos países centrais. 

Já no século XIX a concepção ortodoxa foi alvo de críticas dos românticos. No 
século XX, do ponto de vista da esquerda, não se pode ignorar as críticas dos 
pensadores da Escola de Frankfurt, neste, assim como em muitos outros aspectos em 
franca oposição também ao marxismo soviético, que havia incorporado energicamente a 
visão de progresso centrada no avanço das ciências naturais e da tecnologia, 
considerado como principal motor do desenvolvimento das forças produtivas.  

A crítica dos frankfurtianos – e aqui não posso fazer mais que expressar uma 
opinião – contém insights preciosos para o entendimento do papel da ciência e da 
tecnologia na sociedade moderna, mas peca por seu caráter excessivamente abstrato e 
geral, dando origem a acusações de obscurantismo e tecnofobia.5 Não importando quão 
procedentes sejam estas acusações em relação a Horkheimer e Adorno, no que se refere 
a Marcuse elas são menos. Ao mesmo tempo em que compartilhava aspectos essenciais 
das críticas de Adorno e Horkheimer, em que a dominação da natureza tem um papel 
fundamental, Marcuse não deixava – talvez com certa inconsistência – de ver uma face 
positiva na ciência e na tecnologia modernas. Esta face positiva seria a capacidade de 
liberar os homens, através principalmente da automação, do trabalho repetitivo e 
maçante, ampliando assim o tempo livre, condição essencial para a realização da 
liberdade.  

O caráter abstrato e geral da crítica dos frankfurtianos – agora não mais 
excluindo Marcuse – tem como conseqüência o fato de elas não fornecerem diretrizes 
para a ação. Ou seja, aqueles que compartilham sua visão crítica, que acreditam ser 
necessária no mínimo uma transformação na maneira como a ciência e a tecnologia são 
praticadas no capitalismo, de modo a preservar o que elas têm de bom, ou mesmo 
imprescindível para a vida moderna, evitando seu lado deletério, essas pessoas têm que 
procurar em outra parte a resposta à questão: ‘mas o que fazer a respeito disso?’. 

Outra crítica que merece ser mencionada é a pós-moderna, pelo peso que vem 
adquirindo, especialmente nos Estados Unidos. É uma crítica que dá maior ênfase ao 
suposto caráter etnocêntrico ocidental da ciência e da tecnologia, tendo uma queda 
muito pronunciada pelas posições relativistas.6 A crítica pós-moderna, quaisquer que 
sejam seus méritos, sofre dos mesmos defeitos da dos frankfurtianos, ela deixa sem 

                                                 
5. V., p. ex., G. Lebrun, ‘Sobre a tecnofobia’ (in A. Novaes (org.), A crise da razão, São Paulo, 

Companhia das Letras, 1996). 

6. Um quadro abrangente da crítica pós-moderna pode ser formado a partir da leitura da coletânea Science 

Wars, organizada por A. Ross (Durham e Londres, Duke University Press, 1996). 



 5 

resposta a questão ‘o que fazer?’ Aliás, entre os adeptos e simpatizantes das duas 
linhagens, não se observa disposição alguma para o engajamento, para tentar influenciar 
concretamente os rumos do desenvolvimento da ciência e da tecnologia numa direção 
que pareça desejável. 

Se estou passando tão rapidamente por estas críticas, é para ter mais espaço para 
apresentar um pouquinho mais pormenorizadamente o tipo de análise que me parece 
mais fecundo, mais capaz de se transformar em uma força material e contribuir para 
mudar a ordem das coisas. Como representante deste tipo, vou tomar as idéias que o 
Prof. Hugh Lacey vem desenvolvendo, particularmente em dois livros recentemente 
publicados, um em português, Valores e atividade científica

7, outro em inglês, Is 

science value-free: values and scientific understanding
8. (Outra representante de tal 

linha de análise é a pensadora e ativista indiana Vandana Shiva, cuja obra tem vários 
pontos em comum com a de Lacey, sendo por ele citada com freqüência.9) 

Lacey é um crítico anticapitalista da concepção ortodoxa da ciência e da 
tecnologia. Apesar de nascido na Austrália e radicado há muito tempo nos Estados 
Unidos, seu ponto de vista é o dos países periféricos, e mais precisamente, o dos 
movimentos sociais que vêm se desenvolvendo nas últimas décadas, particularmente em 
países da América Latina – uma faceta de seu pensamento que naturalmente tem a ver 
com sua ligação com o Brasil.10 De tal perspectiva, a questão do subdesenvolvimento 
aparece em primeiro plano, e sendo o desenvolvimentismo a resposta historicamente 
mais importante dada à questão, a definição de uma postura passa necessariamente por 
um posicionamento em relação a ele. Lacey o rejeita com firmeza. No artigo ‘Ciência e 
valores’11, p. ex., comentando a 48a Reunião Anual da SBPC, Lacey questiona as 
pressuposições do próprio tema adotado – ‘Ciência para o Progresso da Sociedade 
Brasileira’ – nos seguintes termos: 

1) “Progresso” é um tema impregnado de valor. O que seria “o 
progresso” para a sociedade brasileira? Seria a incorporação 
progressiva do Brasil na ordem internacional neoliberal? Ou 

                                                 
7. São Paulo, Discurso Editorial, 1998 

8. Londres e Nova York, Routledge, 1999. 

9. Da extensa produção de V. Shiva, encontram-se em português o verbete ‘Recursos naturais’ (in W. 

Sachs (org.), Dicionário do desenvolvimento, Petrópolis, Vozes, 2000) e Biopirataria: a pilhagem da 

natureza e do conhecimento (Petróplis, Vozes, 2001). Ao final do prefácio a esta edição do livro (de 

autoria de H. Lacey e M.B. de Oliveira) encontra-se uma lista das publicações mais importantes da 

autora. 

10. Lacey foi professor no Departamento de Filosofia da USP de 1969 a 1971, quando se mudou para os 

Estados Unidos. Mas desde então mantém contato com o país, visitando-nos freqüentemente para dar 

cursos, participar de bancas, eventos, etc. Para mais informações sobre o percurso intelectual e geográfico 

de Lacey, v. a entrevista publicada em Teoria e Debate (ano 14, no 16, nov.-dez. 2000 / jan. 2001). A 

ligação com a América Latina não se limita ao Brasil, inclui também El Salvador, Nicarágua e outros 

países. 

11. Cap. I de Valores e atividade científica. 



 6 

seria o progresso da libertação dos pobres dos sofrimentos que 
possuem causas sistêmicas? O que mais seria? 2) Seria possível 
à ciência servir ao “progresso”, em princípio, 
independentemente da interpretação que se faça de “progresso”? 
Seria a ciência de fato neutra? Ou seria a ciência especialmente 
bem adaptada para servir aos interesses de algumas perspectivas 
de valor mais do que a outras? E, no momento atual, servir ao 
projeto neoliberal? 

Uma parte importante das respostas que Lacey propõe para estas questões se 
apoia nas distinções entre desenvolvimento modernizador e desenvolvimento autêntico, 
e entre tecnologia avançada e tecnologia apropriada. Mas antes de prosseguir convém 
explicitar uma outra faceta de seu pensamento. O trabalho teórico de Lacey tem suas 
raízes na tradição dominante na filosofia da ciência do século XX, a tradição positivista-
popperiana, que na década de 60, com Kuhn, Quine e outros, entra em sua fase chamada 
de pós-positivista. Lacey é um crítico da concepção ortodoxa da ciência não apenas em 
sua forma mais geral, de compreensão e adoção mais amplas, mas também nas 
formulações mais rigorosas discutidas no plano da filosofia institucional, e seus 
interlocutores principais em boa parte de seus escritos são os filósofos da tradição 
positivista-popperiana em pauta. Isto tem implicações para a qualidade de seus textos, 
notáveis pelo rigor, pela clareza, pelo caráter argumentativo, enfim, pelas virtudes 
especialmente valorizadas nesta tradição. Um dos motivos para mencionar tais atributos 
é deixar clara a impossibilidade, num trabalho como este, de entrar em detalhes, de 
modo a fazer jus a toda a riqueza da construção teórica de Lacey.12 

Eu diria então que sua crítica à concepção ortodoxa de ciência não se limita ao 
plano das concepções, ela incide também sobre a própria maneira como a ciência (e a 
tecnologia) são praticadas no mundo capitalista em que vivemos. Como os títulos de 
seus dois últimos livros indicam, os valores desempenham um papel central em suas 
análises. Outra peça-chave é o conceito de controle da natureza – análogo ao de 
dominação da natureza dos frankfurtianos, porém com certas diferenças, que se refletem 
já na escolha do termo – ‘controle’ – menos carregado que ‘dominação’. De maneira 
geral, o sistema capitalista é criticado por incorporar uma supervalorização do controle 
em detrimento de outras formas de relacionamento com a natureza, e a ciência e 
tecnologia modernas por serem manifestações desta postura. Em última análise, o 
capitalismo como sistema, e a tecnociência como parte dele são responsabilizados pela 
persistência das falhas mais gritantes da humanidade: fome, miséria, violência, 
degradação do meio ambiente e uso predatório dos recursos naturais. As objeções à 
forma como a ciência e a tecnologia modernas são praticadas no capitalismo não levam 
porém à conclusão de que elas devam ser simplesmente abandonadas. Lacey defende 
uma posição pluralista, em que a ciência é definida de maneira ampla, como pesquisa 

                                                 
12. Para uma exposição e comentários um pouco menos resumidos, v. M. B. de Oliveira, ‘A 

epistemologia engajada de Hugh Lacey’ (Manuscrito XXI(2), 1998) e ‘A epistemologia engajada de 

Hugh Lacey II’ (Manuscrito, XXIII(1), 2000). (Ambos os textos estão disponíveis em 

http://www2.fe.usp.br/~mbarbosa/.) 



 7 

empírica sistemática, a qual pode ser conduzida segundo diversas abordagens, sendo a 
da ciência moderna apenas uma delas. O que se critica, portanto, de certo ponto de vista, 
não é tanto a ciência em si, mas o exclusivismo que a considera – assim como os 
neoliberais proclamam a respeito do capitalismo – the only game in town. Indo além de 
outros pensadores que aventaram a possibilidade de novas formas de ciência, Lacey não 
se limita à postulação abstrata, mas aponta desenvolvimentos já em curso como 
manifestações concretas de tal possibilidade. O resultado serve não apenas como 
argumento contra o exclusivismo da concepção ortodoxa, mas contribui, pelo trabalho 
teórico de articulação, para o avanço do movimento que promove as alternativas.  

Como exemplos de outras abordagens, Lacey trata da feminista13, porém a que 
recebe mais atenção é a ligada à ciência, à tecnologia, às relações sociais e aos impactos 
ambientais da produção agrícola. É particularmente neste domínio que Lacey incorpora 
as contribuições de Vandana Shiva – além, naturalmente, das de outros especialistas no 
assunto – apontando o fracasso da Revolução Verde, defendendo as práticas da 
agroecologia contra a biotecnologia e os transgênicos. A agroecologia constitui assim 
um exemplo de tecnologia apropriada, que promove o desenvolvimento autêntico, e de 
uma abordagem na pesquisa científica alternativa à da concepção ortodoxa. É 
desnecessário enfatizar a atualidade e importância dos temas em pauta, e a nosso ver as 
reflexões de Lacey são extremamente valiosas, ficando distantes tanto de radicalismos 
estéreis quanto da acomodação passiva ao status quo.  

 
Mas voltemos à nossa colocação inicial, à pergunta ‘que Universidade 

queremos?’ Quem somos o ‘nós’ aí implícito? São um grupo de pessoas profundamente 
envolvidas com a Universidade, que não estão satisfeitas com os rumos da reforma 
neoliberal que vem sendo implementada, e no momento procuram avançar nos 
princípios e estratégias de luta em defesa da Universidade pública. Esta luta não pode 
ser travada com sucesso sem um mínimo de unidade. Ora, alguns de nós poderão 
objetar, todo este questionamento da ciência e da tecnologia é com certeza altamente 
controvertido, sem contar com o fato de que tem recebido muito pouca atenção nas 
discussões que vêm se desenrolando no movimento universitário. Se a unidade for 
depender de consensos sobre o papel da ciência e da tecnologia, então nunca será 
conseguida. 

A resposta consiste, por um lado, numa insistência na importância, no caráter 
fundamental e imprescindível do questionamento da maneira como a ciência e a 
tecnologia são praticadas no mundo capitalista, combinada com a afirmação de que, 
num primeiro momento, o necessário para reforçar a estratégia de luta é uma tese bem 
menos controvertida, tendo assim uma possibilidade muito maior de gerar consenso. 
Não é a tese de que a ciência e a tecnologia devem passar por modificações profundas, 

é apenas a tese de que esta questão precisa ser discutida. 
Num certo sentido, não há nada de essencialmente novo no que disse até agora. 

O que estou advogando no fundo é o princípio da responsabilidade social do cientista. A 

                                                 
13. Cf. ‘The feminist approach’, cap. 9 de ‘Is science value-free?’. 



 8 

idéia de que os cientistas não podem se limitar a fazer ciência, cabendo a eles também 
refletir sobre o significado, as implicações de sua atividade para a sociedade como um 
todo. Não tomar como justificativa o confortável silogismo: a ciência e a tecnologia são 
inequivocamente benéficas para a humanidade; o que faço é ciência (ou tecnologia), 
logo, o que faço é digno de ser feito. 

Mas não tendo nada de novo, não seria este princípio de responsabilidade social 
da ciência algo de anódino, como uma declaração de boas intenções que ninguém teria 
dificuldade de assinar em baixo, e tudo continuaria como antes? Algo como uma 
declaração de repúdio à miséria? Para mostrar que não, o que precisa ser feito é 
demonstrar que há uma incompatibilidade, teórica e concreta, entre o princípio de 
responsabilidade social e as diretrizes da reforma neoliberal em curso na Universidade. 
Quanto mais a reforma avança, menos espaço – no sentido metafórico – e menos tempo 
– num sentido bem mais concreto – têm os cientistas para refletir sobre o significado 
social de seu trabalho. É esta demonstração que pretendo esboçar na segunda parte das 
presentes considerações. 

 

- II - 

 
Em muitos contextos, a fusão da ciência com a tecnologia exige a consideração 

conjunta dos dois domínios, refletida no uso do neologismo ‘tecnociência’. Muitos mas 
não todos. Apesar de sua relação tão íntima, ciência e tecnologia ainda se distinguem, e 
de alguns pontos de vista – entre os quais o desta segunda parte – as diferenças entre os 
dois domínios não podem ser ignoradas, uma vez que dizem respeito ao processo de 
mercantilização. 

Fala-se muito ultimamente em mercantilização, e em particular – o que nos 
interessa mais de perto, evidentemente –, a crítica à mercantilização da Universidade 
tem ocorrido com grande freqüência no discurso dos defensores da Universidade 
pública.  

É interessante notar que o termo ‘mercantilizar’, e seus cognatos – 
‘mercantilização’, ‘desmercantilizar’, ‘desmercantilização’, etc. – também são 
neologismos. Os dicionários, mesmo os mais recentes, ainda não os registram, e alguns 
autores os colocam entre aspas. Isto vale também para outras línguas, pelo menos para o 
inglês (commodification) e o francês (marchandisation)14. Há algo de curioso neste 
fenômeno, especialmente do ponto de vista do marxismo. Mercantilizar um bem é fazê-
lo funcionar como mercadoria, e a mercadoria é o conceito central na análise que Marx 
faz do capitalismo. É também a raiz de tudo o que há de nefasto no capitalismo – a 
alienação dos trabalhadores, o empobrecimento das relações humanas, o fetichismo da 
                                                 
14. Em português, nota-se também o uso de ‘mercadorizar’ no lugar de ‘mercantilizar’ (cf., p. ex., N.J. 

Machado, Educação e cidadania (São Paulo, Escrituras, 1997), p.22, e A.F. Pierucci, ‘Religião’ (Folha 

de São Paulo, Caderno Mais, 31/12/00), p.21); em inglês, ‘commoditisation´ em vez de 

‘commodification’ (cf. V. Shiva, The violence of the green revolution (Londres e Nova York, Zed Books, 

1991), p.215). 



 9 

mercadoria, etc. Marx, como se sabe, coerentemente com sua crítica aos socialistas 
utópicos, nunca elaborou em detalhe modelos de sociedade socialista. Uma coisa se 
pode dizer, entretanto, na medida em que decorre dos aspectos mais fundamentais de 
sua crítica ao capitalismo, a saber, que o socialismo exclui a mercadoria. Numa 
sociedade socialista, a economia não mais funciona na base da produção de 
mercadorias. O socialismo é a negação da mercadoria, e a passagem do capitalismo ao 
socialismo envolve, portanto, a desmercantilização de todas as mercadorias, de tudo 
aquilo que no capitalismo funciona como mercadoria. O curioso então é que, apesar de 
o conceito ser tão importante, só nos últimos anos tenha entrado em circulação o termo -
- ‘mercantilização’ – que o designa. Isto merece uma investigação mais detida, que 
deixo entretanto para outra ocasião. É importante notar também que o conceito de 
mercadoria não é evidentemente exclusivo do marxismo, e nem é necessário que uma 
pessoa seja marxista para constatar, e se opor ao processo de mercantilização da 
Universidade. 

No decorrer do desenvolvimento histórico do capitalismo, tanto a ciência quanto 
a tecnologia são mercantilizadas. O motivo para fazer a distinção entre os dois domínios 
prende-se a diferenças no processo de mercantilização. São diferenças de natureza e de 
localização no tempo: a mercantilização da tecnologia apóia-se no sistema de patentes 

e data da época em que elas viraram mercadorias; a mercantilização da ciência está 

em curso no momento, fazendo parte da essência do processo de reforma neoliberal 

imposto à Universidade. 
O caráter de mercadoria das patentes não estava presente nos primórdios desta 

instituição. Como dizem os autores de um artigo de 1976 que trata do assunto,  

Historicamente, as patentes nem sempre foram mercadorias; no 
começo, foram um meio de inibir a competição no uso de uma 
invenção de modo a apoiar o inventor, sozinho ou em associação 
com outras pessoas que dispunham do capital necessário. Este 
foi o caso – para mencionar um exemplo bem conhecido – de 
James Watt. No que podemos denominar como sua fase 
artesanal, as patentes tornaram-se mercadorias que o inventor, 
como um produtor autônomo, vendia ao capitalista que tinha a 
intenção de explorá-las. Edison é um representante desta etapa. 
Finalmente, na fase tecnológica do capitalismo, as patentes são 
mercadorias completas, não mais produzidas por trabalhadores 
independentes, mas por assalariados; o processo de produção 
das inovações é subsumido ao do capital.15 

Hoje em dia as patentes podem ser compradas, vendidas, e alugadas (mediante o 
pagamento de royalties), e não há dúvida de que elas funcionam como mercadorias. Na 
medida em que cada patente corresponde a uma inovação tecnológica, está claro 
também que o sistema de patentes é responsável pela mercantilização da tecnologia. 

                                                 
15. G. Ciccotti, M. Cini e M. de Maria, ‘The production of science in advanced capitalist society’ (in H. 

Rose e S. Rose (orgs.), The political economy of science, Londres, MacMillan, 1976), p.43. 



 10 

Uma das características do momento histórico que vivemos é a valorização do 
conhecimento tecnológico, que tem sido amplamente comentada e enaltecida. Há 
inúmeras manifestações desta tendência, e a idéia de uma ‘sociedade do conhecimento’ 
é apenas uma delas. Em consonância com isto, o tema das patentes tem figurado na 
ordem do dia com grande destaque. Em linhas gerais, o que se observa é um processo de 
fortalecimento e extensão do sistema de patentes. O fortalecimento corresponde à 
ampliação dos direitos dos detentores de patentes, e à intensificação da vigilância 
policial, e das punições aos infratores. A ampliação consiste no estabelecimento de 
novos tipos de patentes, sendo os mais importantes e mais controvertidos os das 
patentes para matéria viva – organismos ou partes de organismos.16 No terreno das 
relações internacionais, desenvolve-se uma campanha liderada pelos Estados Unidos 
cujo objetivo é impor este sistema de patentes mais forte e mais amplo a todo o mundo 
globalizado. O processo não se dá sem resistências, e é isso que tem alimentado tanta 
polêmica, e tantas batalhas nos organismos internacionais que tratam da matéria, bem 
como nas relações bilaterais entre países.17 

O tema das patentes é indubitavelmente da maior importância, mas vou me 
limitar aqui a estas observações gerais. O motivo para isto decorre de uma outra 
diferença fundamental entre os domínios da ciência e da tecnologia, esta de natureza 
institucional. Apesar das tendências contrárias que comentarei a seguir, grosso modo a 
pesquisa científica é feita na Universidade, a tecnológica nas empresas privadas. Um 
indicador desta situação foi mencionado por J.F. Perez, diretor científico da FAPESP, 
num debate transmitido recentemente pela televisão: apenas 3% das patentes no mundo 
todo são concedidas a pesquisadores vinculados à Universidade. 

Mencionei a FAPESP, e isto me leva à tendência à mudança na situação a que 
me referi. Uma das facetas do processo de mercantilização da Universidade é a – 
digamos assim – ‘tecnologização’ da pesquisa que nela se faz.18 Este movimento 
consiste na valorização do potencial tecnológico das pesquisas como critério para a 
distribuição de recursos, em detrimento do ideal da ciência pura, do conhecimento como 
um fim em si mesmo e, num plano ainda mais concreto, nas campanhas para incentivar 
os pedidos de patentes por parte dos pesquisadores universitários. Em novembro do ano 
                                                 
16. Cf. S. Shulman, Owning the future (Boston, Houghton Mifflin, 1999). 

17. Cf. M.P. Ryan, Knowledge diplomacy: global competition and the politics of intellectual property 

(Washington, Brookings Institution, 1998). O tema das patentes também é tratado com destaque nas obras 

de Lacey e Shiva, principalmente no que se refere ao processo de mercantilização das sementes. Um 

artigo recente de Lacey que discute especificamente este tópico é ‘As sementes e o conhecimento que elas 

incorporam’ (São Paulo em Perspectiva, 14(3), julho-setembro de 2000), no qual, em conformidade com 

sua visão pluralista, ele demonstra não haver justificativa procedente para limitar à ciência moderna no 

sentido estrito a noção de conhecimento pressuposta nos critérios legais para a obtenção de patentes. O 

que está em jogo no caso é a possibilidade de patenteamento das sementes selecionadas pelos próprios 

agricultores por meio de métodos tradicionais, ao longo dos séculos, as quais servem de ponto de partida 

para o desenvolvimento de sementes transgênicas patenteáveis.  

18. O que leva à mercantilização não é a tecnologização em si, mas a tecnologização num contexto em 

que a tecnologia já se encontra totalmente mercantilizada.  



 11 

passado, p. ex., realizou-se um grande simpósio no Rio de Janeiro com este objetivo, o 
Scientia 2000: Propriedade Intelectual para a Academia. A reportagem na revista da 
FAPESP que noticiou o evento tem por título “De olho no mercado”19. 

Apesar de a tendência ser bem nítida, por enquanto – lembrando o índice de 3% 
mencionado por J.F. Perez – os resultados da quase totalidade da pesquisa feita na 
Universidade não são patenteados, e uma parte apenas um pouco menor nem mesmo é 
patenteável, de acordo com a legislação em vigor. O conhecimento científico é 
tradicionalmente tido como um bem público, acessível gratuitamente a qualquer pessoa. 
Devemos concluir daí que, pelo menos em sua função de produtora de conhecimento 
científico, a Universidade está livre da mercantilização? 

Para responder a esta pergunta, é necessário analisar um pouco melhor o 
conceito de mercadoria. O caráter de mercadoria de um bem se realiza concretamente 
quando ele é objeto de uma troca; não de uma troca qualquer, mas de uma troca 
mercantil. Havendo intermediação do dinheiro, uma troca mercantil é uma operação de 
compra e venda. A troca de presentes, por outro lado, não é uma troca mercantil: as 
normas que a regem, e que determinam seu significado social são totalmente diferentes 
das da troca de mercadorias. A doação, ou dádiva simples, isto é, não recíproca, de um 
bem também constitui uma relação não-mercantil. O grande pioneiro no estudo da 
dádiva como relação social foi Marcel Mauss20, cujos estudos deram origem a uma linha 
teórica muito vigorosa nos últimos tempos21. 

No que se refere à ciência, há um texto muito interessante de W.O. Hagstrom, 
um estudioso de seus aspectos sociais, intitulado ‘A doação de presentes como princípio 
organizador da ciência’, onde ele desenvolve as seguintes teses: 

Os manuscritos submetidos a revistas científicas são 
freqüentemente chamados ‘contribuições’, e são, na verdade, 
presentes. Os autores usualmente não recebem royalties ou 
pagamentos de qualquer outra natureza, e suas instituições 
podem mesmo ter de colaborar para o financiamento da 
publicação.[...] Em geral, a aceitação de um presente por um 
indivíduo ou uma comunidade implica o reconhecimento do 
status do doador e a existência de certos tipos de direitos 
recíprocos. Tais direitos podem ser o de receber em troca um 
presente do mesmo tipo e valor, como em muitos sistemas 
econômicos primitivos, ou a certos sentimentos apropriados de 
gratidão e respeito. Na ciência, a aceitação de manuscritos por 
parte das revistas estabelece o status de cientista do doador – na 
verdade, é apenas por meio de tais doações de presentes que este 
status pode ser obtido – e garante a ele prestígio dentro da 

                                                 
19. Pesquisa FAPESP, nº 60, dezembro 2000, pp.20-22. 

20. ‘Ensaio sobre a dádiva: forma e razão da troca nas sociedades arcaicas’, em Sociologia e 

antropologia, vol. II (São Paulo, e.p.u./edusp, 1974). 

21. Cf. J. Godbout, O espírito da dádiva (Lisboa, Instituto Piaget, 1997). 



 12 

comunidade científica. [...] A organização da ciência consiste 
numa troca de reconhecimento social por informação.22 

Um bem pode participar não apenas de uma, mas de várias operações de troca ou 
doação. Um relógio, por exemplo, pode ser objeto de uma transação de compra e venda, 
mas é possível que, num segundo momento, o comprador o dê de presente a alguém. 
Enquanto é produzido para a venda, e efetivamente vendido, um relógio é uma 
mercadoria; quando é dado de presente, não. Isto significa que o caráter de mercadoria 
de um bem não é um atributo intrínseco ao objeto, mas sim à relação de que participa. 
Em muitos contextos, e particularmente neste relativo ao conhecimento científico, 
convém tomar como conceito básico não o de mercadoria, mas o de relação mercantil. 

Podemos agora responder à pergunta em pauta. A resposta é: o fato de que o 
conhecimento científico ainda não seja patenteado não significa que ele não é – ou 
melhor, não está sendo – mercantilizado. Embora a divulgação dos resultados da 
pesquisa continue sendo uma relação não-mercantil, isto não vale para os processos de 
produção do conhecimento científico na Universidade. 

Desde sua produção até seu consumo, ou usufruto final, um bem pode ser objeto 
de uma série de operações de compra e venda. Tomando um caso bem simples deste 
ponto de vista, as frutas, p. ex., em geral têm origem nos produtores diretos, os sitiantes, 
que as vendem aos atacadistas, que as revendem aos feirantes e quitandeiros, sendo 
então compradas pelos consumidores – os quais podem comê-las eles próprios, ou 
talvez dá-las de presente. Gostaria de sugerir que, na produção, e na etapa inicial de 
circulação do conhecimento científico, tudo se passa como se os pesquisadores fossem 
os produtores diretos (o equivalente dos sitiantes), a Universidade o atacadista, e o 
Estado, como representante da sociedade, o comprador final. Ou, melhor dizendo, esta é 
uma das diretrizes da reforma que está sendo imposta à Universidade, conseqüência da 
compulsão capitalista, exacerbada em sua presente fase neoliberal, a transformar tudo 
em mercadoria.23 

A oposição quantitativo/qualitativo é essencial no conceito de mercadoria. Nas 
sociedades monetizadas, ser objeto de uma relação mercantil, para um bem, significa ter 
um valor medido em unidades de dinheiro. O dinheiro é o equivalente universal, e desta 
forma, tendo um valor monetário, um bem automaticamente é colocado numa relação 
quantitativa com todas as outras mercadorias. 

Quando se pensa nas relações da Universidade com a sociedade, representada 
pelo Estado, um viés que aparece como muito natural, e em geral tem funcionado como 
pressuposto do debate, é o de ponderar que, se a sociedade paga impostos, que são 

                                                 
22. W.O. Hagstrom, ‘Gift-giving as an organizing principle in science’ (in B. Barnes (org.), Sociology of 

science, Harmondsworth, Penguin, 1972), pp.105-6. 

23. A comparação com os sitiantes visa contemplar a relativa autonomia dos pesquisadores na escolha 

dos projetos a que se dedicam – análoga à liberdade que um sitiante tem para escolher entre plantar 

laranjas, maçãs ou abacaxis. Em contextos em que este aspecto não é importante, o modelo mais 

adequado é o da fábrica: a Universidade como uma fábrica de conhecimento, os pesquisadores como 

operários. 



 13 

recolhidos pelo Estado, e em parte repassados à Universidade, então a Universidade tem 
que responder, tem que dar satisfação à sociedade explicando como os recursos foram 
gastos. Até aí tudo bem, o problema aparece, ou seja, o caráter mercantil da relação 
começa a se manifestar quando ‘dar satisfação’ é substituído pelo ‘prestar contas’, 
entendido num sentido cada vez mais literal, com ênfase nas contas, isto é, algo 
numérico, quantitativo. Ou seja, para se justificar, a Universidade tem que estabelecer 
um valor monetário para aquilo que produz, o qual, comparado com os recursos que 
recebe, vai dizer se a sociedade está fazendo um bom negócio. Em outras palavras, 
nesta perspectiva a relação entre o Estado e a Universidade se reduz a uma relação 
mercantil, de compra e venda, em que o fundamental é saber se o preço é justo, se o 
peixe vale o que se paga por ele.  

O aspecto quantitativo da mercadoria se manifesta ainda com mais força no 
outro nível do processo de produção da ciência, o das relações da Universidade com 
seus pesquisadores. O princípio do ‘dar satisfação’ aplica-se também neste nível, e nele 
está a origem de todo o debate contemporâneo sobre a avaliação. Com base no 
princípio, muitos defensores da avaliação a apresentam como algo inteiramente natural, 
pertencente à ordem das coisas, algo a que nenhuma pessoa minimamente razoável pode 
se opor. Esta argumentação entretanto dá origem a um problema. Se a necessidade de 
avaliação é assim tão óbvia, tão irrecusável, porque só agora, no período que coincide 
com a ascensão do neoliberalismo, o tema tem sido objeto de tanta polêmica? Uma 
reflexão sobre esta pergunta revela, a meu ver, que a avaliação em pauta, que os 
reformadores neoliberais tentam impor aos pesquisadores, não é a avaliação razoável, 
necessária para o ‘dar satisfação’, mas sim para o ‘prestar contas’, em seu sentido 
literal, quantitativo. Muitos defensores da Universidade pública, não-mercantilizada, por 
não terem clareza a respeito da transição do ‘dar satisfação’ para o ‘prestar contas’, 
acabam fazendo concessões indevidas aos reformadores neoliberais no que se refere à 
avaliação. 

Admirando-se com o poder de expansão do capitalismo, Marx e Engels afirmam, 
numa passagem famosa, que ele é capaz de derrubar as muralhas da China. A muralha 
da China no caso é o mais elementar bom senso, que diz não se prestarem as 
contribuições ao conhecimento científico a avaliações quantitativas, que implicam 
colocar cada uma delas numa relação quantitativa com todas as demais. O vigor da 
tendência mercantilizadora do capitalismo se manifesta em sua capacidade de fazer as 
pessoas aceitarem, p. ex., que se um cientista publica duas vezes mais artigos que outro, 
então é duas vezes mais produtivo, sem levar em conta a qualidade dos artigos 
publicados, ou mesmo que a relação entre as contribuições de dois pesquisadores 
quaisquer possa ser expressa por uma simples ponderação numérica. 

Um outro traço essencial da relação mercantil é o que se pode chamar de 
princípo da maximização do ganho, o princípio de comprar pelo preço mínimo e vender 
pelo máximo que se consegue obter. Deste princípio decorre a postura das camadas 
dirigentes da Universidade, que controlam a distribuição de recursos, de fixar o salário 
dos pesquisadores no nível mínimo que a correlação de forças permite, e exigir o 
máximo em troca. Este exigir o máximo é o produtivismo, a prática de manter sempre 



 14 

esticada a corda das cobranças por maior produção – produção medida em termos 
quantitativos, bem entendido: número de artigos publicados, número de participações 
em congressos, número de orientandos, etc. 

 
Com isto podemos retomar o fio que ficou solto ao fim da primeira parte desta 

exposição. A tarefa anunciada como objetivo da segunda parte era a de mostrar a 
existência de uma incompatibilidade entre o princípio da responsabilidade social na 
ciência e as diretrizes da reforma neoliberal da Universidade. Em vista das 
considerações apresentadas, a incompatibilidade salta aos olhos. O princípio em pauta é 
o de que cabem aos cientistas não só as atividades por assim dizer internas a cada 
ciência, mas também a reflexão sobre o significado social destas atividades. Pode-se 
acrescentar que tal reflexão não pode ser entendida como uma tarefa para as horas 
vagas, a que cada cientista pode se dedicar individualmente. Uma reflexão rigorosa, de 
verdade, só pode ser desenvolvida como parte da vida institucional, e desde que haja 
possibilidade que ela venha a influenciar a atividade científica no sentido estrito – por 
exemplo, na escolha dos projetos de pesquisa a serem empreendidos. Por outro lado, os 
resultados de tal reflexão, segundo os cânones vigentes, não contam pontos na medida 
da produtividade do pesquisador. Para o cientista submetido ao sistema de avaliação 
neoliberal, gastar tempo refletindo sobre sua prática é perder tempo, e para a 
mentalidade mercantil, perder tempo é nada menos que um crime. 

Para tornar esta análise um pouco mais concreta, e dar substância à idéia da 
reforma neoliberal na Universidade, convém fazer alguns comentários sobre o debate 
entre Bresser Pereira e Marilena Chauí que mencionei no início. O tema proposto, 
vamos lembrar, foi ‘Que Universidade queremos: crítica ou produtivista?’ Em sua 
exposição inicial, o ex-ministro recorreu, com certa esperteza, a um jogo de palavras 
entre ‘produtivista’ e ‘produtiva’, e declarou-se defensor de uma Universidade 
produtiva e crítica – ou seja, não haveria incompatibilidade entre uma coisa e outra. Na 
resposta, Marilena afirmou logo no início que as propostas de Bresser na verdade 
correspondem perfeitamente ao que se costuma entender por Universidade produtivista. 
Nosso objetivo aqui será o de explicitar aspectos da visão de Bresser que substanciam a 
alegação de Marilena, e demonstram haver de fato uma incompatibilidade entre a 
Universidade produtivista e a crítica – entendida como aquela em que há espaço 
institucional para a responsabilidade social do cientista. 

O primeiro dos ítens da reforma necessária, segundo Bresser, diz respeito à 
competitividade. “Precisamos de uma universidade competitiva, no nível nacional e no 
nível internacional. [...] Ou somos capazes de ser competitivos nacionalmente, entre 
nós, e no nível internacional, ou não teremos uma universidade com legitimidade” 
(p.4524). Ora, toda competição pressupõe um conjunto de regras, de critérios para 
estabelecer quem vence e quem perde. Sem vencedores e perdedores não há 
competição. Nas competições esportivas, as regras têm certo grau de liberdade, no 

                                                 
24. O número de página indicado nesta, e nas outras citações a seguir remete à transcrição do debate 

publicada na Revista da ADUSP (cf. nota 1 acima). 



 15 

sentido de que estão a serviço apenas da própria competição: em cada esporte, boas 
regras são as que tornam sua prática mais interessante. Nas competições da vida real, os 
critérios têm uma outra dimensão, refletem determinados valores e interesses. No caso 
da competição científica, os critérios refletem, naturalmente, os valores e interesses 
ligados à concepção ortodoxa dominante de ciência. Entrar na competição da maneira 
como Bresser recomenda implica não questionar tal concepção. Aceitas as regras 
estabelecidas, e adotado como primordial o objetivo de vencer, de subir no ranking, a 
reflexão sobre os critérios equivale a um desperdício de tempo, a uma falta de 
concentração que reduz as possibilidades de sucesso. 

Num outro trecho de sua fala, Bresser tratou da questão salarial. Em suas 
palavras: “Mas o drama também [...] é que a Universidade trata todo mundo igual. Seja 
um professorzinho de baixíssima qualidade, com uma titulação da pior qualidade, seja 
uma Marilena Chauí, se for doutor ganha a mesma coisa. Ponto. É um escândalo isso. 
Não incentiva ninguém, não ajuda ninguém.” (p.44) Ou seja, para Bresser, a paixão 
intelectual, a satisfação do trabalho bem feito, o reconhecimento dos colegas e alunos, o 
gosto de pertencer a uma instituição, orgulhar-se dela, e contribuir para seu 
fortalecimento, tudo isso é secundário, incapaz de motivar o pesquisador a trabalhar 
melhor: se não há incentivo monetário, não há incentivo. Será que se os professores 
universitários dessem esse valor à recompensa pecuniária, estariam de tal forma mal 
informados a ponto de escolher esta carreira?25 E o pior é que a concepção de Bresser 
não é apenas falsa por não corresponder às motivações, aos valores que de fato servem 
de diretrizes para os cientistas. Os cientistas não são seres superiores, não são menos 
sujeitos, em comparação com qualquer outra categoria de trabalhadores, a terem seus 

                                                 
25. É interessante comparar a opinião de Bresser com a análise de Hagstrom numa outra passagem do 

artigo já citado: “Um outro tipo de sanção que não é de grande importância na ciência, não obstante as 

freqüentes alegações em contrário, consiste em recompensas extrínsecas, principalmente posição e 

dinheiro. Sustenta-se que os cientistas publicam, selecionam problemas e métodos a fim de maximizar 

tais recompensas. As políticas universitárias que baseiam a progressão na carreira e o salário na 

quantidade de publicações parecem implicar que isto seja verdade, que as contribuições de pesquisa dos 

cientistas não são de forma alguma dádivas, mas sim serviços em troca de salário. Embora seja 

importante que as recompensas extrínsecas sejam mais ou menos consistentes com o reconhecimento, o 

ideal é que elas sigam o reconhecimento, e esta parece ser a prática geral. De qualquer forma, a 

explicação do comportamento científico em termos de recompensas extrínsecas é enfraquecida pelo fato 

de que muitos cientistas em altas posições, cujas recompensas extrínsecas não são afetadas por seu 

comportamento, continuam sendo altamente produtivos, e adotando os objetivos e normas científicos. 

Além do mais, os cientistas em geral acham degradante e impróprio submeter manuscritos para 

publicação primordialmente para obter posições, sem se preocupar com que o trabalho seja lido por 

outros pesquisadores.” (op. cit., p.114) Um bom exemplo de como uma altíssima produtividade, naquilo 

que realmente importa, pode ser mantida independentemente das “ recompensas extrínsecas” de que fala 

Hagstrom é o da Universidade de Brasília em seu período inicial, antes de ser atacada pela ditadura 

militar. Em seu excelente relato no livro A universidade interrompida: Brasília 1964-1965 (Brasília, 

Editora UnB, 1998), o Prof. Roberto Salmeron registra como o entusiasmo pela causa motivava as 

pessoas envolvidas na construção da Universidade a se dedicarem integralmente ao trabalho, apesar da 

precariedade das condições e dos baixos salários.  



 16 

valores moldados pelo mundo em que vivem, e especialmente pelas instituições em que 
trabalham. Tendo sua vida profissional regida por valores mercantis, nada garante que 
eles não venham a interiorizar esses valores. Sendo a reforma neoliberal levada a seu 
termo, não será de surpreender que ao fim do processo estejam reduzidos apenas a 
pessoas cuja única preocupação na vida é ganhar mais dinheiro. Assim, se a concepção 
é falsa por não corresponder à realidade no presente, ela tem por outro lado o poder de 
transformar esta realidade, adaptando-a à idéia. Se a Universidade trata seus 
pesquisadores como trabalhadores alienados, que vendem sua força de trabalho pelo 
melhor preço, e se submetem a não terem espaço institucional para refletir sobre sua 
prática, então – se não houver resistência, é claro – eles vão se transformar exatamente 
nisso.26 

E finalmente, um comentário sobre a aposentadoria dos professores que, 
segundo Bresser, se dá “em idades ridiculamente baixas” (p.44). O que Bresser se 
esquece de mencionar é a grande proporção de professores que, mesmo depois de 
aposentados, continuam a prestar serviços à Universidade, nos programas de pós-
graduação. Trazemos à tona este fato não para apresentá-lo como uma compensação 
pela idade supostamente baixa em que se dariam as aposentadorias, mas pelo que ele 
revela a respeito das motivações dos professores. Por que Bresser o ignora? Porque em 
sua visão mercantilista, a idéia de uma pessoa trabalhar sem retribuição pecuniária é um 
absurdo, algo que não pode existir. 

 
Para terminar, duas observações. A primeira é que a mercantilização da 

Universidade foi tratada aqui apenas no que se refere à função, digamos, investigativa. 
Um outro terreno onde o processo é no mínimo tão preocupante é o da função docente, 
em relação à qual me limito a chamar a atenção para o excelente artigo com que o Prof. 
Salmeron contribui para este volume, ‘Escola privada e universidade pública’, que 
consegue, em relativamente poucas palavras, esboçar um quadro bastante abrangente do 
estado atual da privatização e mercantilização do ensino no Brasil e no mundo.  

A segunda observação diz respeito ao socialismo. Se nossas ponderações se 
sustentam, inverter o sentido do processo de mercantilização da Universidade e da 
ciência abre caminho para uma reflexão consistente sobre o papel da ciência e da 
tecnologia no mundo contemporâneo, uma reflexão imprescindível para acabar com o 
escândalo em que consiste a manutenção da miséria, da violência, da injustiça social, e 
da destruição do meio ambiente ao lado do poder cada vez mais amplo de dominar a 
natureza. Para qualquer pessoa de bom senso, isso já constitui razão suficiente para se 
empenhar na luta anti-mercantilização. Para aqueles que, apesar dos reveses, continuam 
a endossar os valores do socialismo, e se propõem a recuperá-lo como bandeira, há uma 
razão suplementar. Sendo aceita a definição mínima do socialismo como negação da 

                                                 
26. Sobre o condicionamento dos valores pessoais pelos valores incorporados na sociedade, e 

especialmente nas instituições ou empresas em que as pessoas trabalham, v. Lacey, Valores e atividade 

científica, pp.43-4. 



 17 

mercadoria, a luta pela desmercantilização da Universidade pode ser vista como uma 
luta pelo socialismo. 


